Gibt es den freien Willen wirklich?
Lukrez’ Ideen in seinem Werk De Rerum Natura

von Linus Voltz

Einen wunderschonen guten Tag, liebe Leserinnen und Leser! Ich schreibe diesen Text nicht
freiwillig. Ich schreibe ihn natirlich willig, aber dass das eine freie Entscheidung gewesen
sein soll, bezweifle ich. Zu diesen Zweifeln gibt es gleich mehr zu lesen; erstmal schauen wir
uns einen Romer an, der eine andere Meinung zum freien Willen vertrat.

Wir reden Uber Titus Lucretius Carus, der im 1. Jahrhundert vor Christus sein einziges Werk
“De Rerum Natura” verfasste und veroffentlichte. Ich wirde lhnen gerne mehr Gber seine
Person erzdhlen, aber leider weild man so gut wie nichts Uber sein Leben. Es gibt nur sehr
wenige Quellen und leider sind diese zumeist sehr unzuverlassig.

Also konzentrieren wir uns lieber auf sein Werk: “De Rerum Natura” ist ein Lehrgedicht in
Hexameterform, in dem die Philosophie des Griechen Epikur dargelegt wird. Es besteht aus
sechs Biichern und wurde in einer Zeit geschrieben, in der sich die romische Republik grade
im Zerfall befand. Das Land war von Birgerkriegen und Angst durchzogen. In dieser Zeit
wollte Lukrez vermutlich seinen Mitbirgern zur epikureischen Seelenruhe verhelfen, indem
er sie aufklarte. In seinen Blichern kann man deswegen allerlei lesen tGiber den Aufbau der
Welt aus Atomen, wie diese miteinander wechselwirken und welche Phanomene sich damit
erklaren lassen. Unter anderem erklart er seinen Lesern dichtend, dass sie keine Angst vor
den Gottern oder dem Tod zu haben brauchen. Stattdessen gibt er Tipps, was man gegen
Liebeskummer tun kann, wie man ein erfiilltes Leben lebt, und er erldutert Kosmologie und
Erkenntnistheorie.

Eines der Phanomene, die Lukrez anspricht, ist im zweiten Buch der freie Wille. Fiir die
Philosophie der Epikureer ist der freie Wille eine essenzielle Voraussetzung, weil sie denken,
dass man nur durch Willenskraft ein besseres, friedlicheres und ruhigeres Leben erlangen
kann und alles in den Handen der Individuen liegt.

Da wir in diesem Schreiben auf die epikureische Auffassung des freien Willens nach Lukrez
eingehen wollen, missen wir uns erstmal klarmachen, was er sich unter diesem Begriff
vorstellte. Es gibt namlich keine eindeutige Definition des Konzepts des freien Willens (lat.
libera voluntas). Von den Versen 256 bis 260 in seinem zweiten Buch, die sich so in Reclams
Universal-Bibliothek Nr. 14407 finden lassen, lasst sich sehr gut ableiten, wie die Epikureer
mit der Stimme von Lukrez den freien Willen sahen:

“libera per terras unde haec animantibus exstat,
unde est haec, inquam, fatis avolsa voluntas,

per quam progredimur quo ducit quemque voluptas
declinamus item motus nec tempore certo

nec regione loci certa sed ubi ipsa tulit mens?”



Ich habe sie mit folgenden Worten Ubersetzt:

“Woher kommt fiir alles Beseelte auf Erden dieser freie,

woher gibt es diesen, wiederhole ich, den Bestimmungen entrissenen Willen,
dank dem wir dorthin gehen, wohin die Lust einen jeden von uns fiihrt,

dank dem wir ebenso Bewegungen weder zu vorherbestimmbarer Zeit

noch an einem vorherbestimmbaren Orte dndern,

sondern wo und sobald es das Bewusstsein selbst erbringt?”

Man erkennt hier schon einiges, auf das es sich einzugehen lohnt:

Lukrez spricht allen Lebewesen mit einer Seele den freien Willen zu. “Beseelt” heildt in
diesem Kontext im Gegensatz zu einer Ubersetzung von “animans” mit “lebendig” lediglich,
dass es fir einen freien Willen mehr braucht als blofRe Biomasse und er deswegen z.B. nicht
in Pflanzen zu finden ist, sehr wohl aber in Pferden.

Lukrez wiederholt in diesen ersten beiden Versen auflerdem die Worte “unde” und “haec”,
und sagt auch mit dem Wort “inquam” selbst, dass er irgendetwas betonen méochte.
Deswegen ist in meiner Ubersetzung der Einschub “wiederhole ich” angebrachter als ein
generelleres “sage ich”.

Was Lukrez wiederholt, ist ziemlich sicher die Bedeutung des Wortes “libera” am Anfang des
ersten Verses, also das Wesen der Freiheit im freien Willen. Am Ende des zweiten Verses
steht eine Paraphrasierung dessen, die mit “den Bestimmungen entrissen” zu libersetzen
ist. Diese Bestimmungen dirften mit Sicherheit physikalische sein, da er in den letzten
beiden Versen die drei GroBen Raum, Zeit und Bewegung einfihrt. AuRerdem befasst er
sich auch im sonstigen Kontext viel mit Physik und argumentiert ebenso, dass Gotter keinen
Einfluss auf die Leben der Menschen haben kdnnen. Somit sind spirituelle
Vorherbestimmungen oder derartige Schicksale ausgeschlossen.

Dazu behauptet er, dass wir “durch” den freien Willen die Moglichkeit hatten, “dorthin zu
gehen, wohin die Lust einen jeden von uns fiihrt”, oder einfacher gesagt, dass wir mithilfe
von oder dank dem freien Willen machen kénnen, was wir wollen.

Zudem setzt er dies mit dem Andern von Bewegungen gleich, was mit dem Adverb “item”
angezeigt wird. Dieses Gleichsetzen und die innige Verbindung von Wollen und Machen
verdeutlichte ich in meiner Ubersetzung mit einer Anapher, ndmlich der Wiederholung des
Ausdrucks “dank dem wir”.

Das Interessanteste an diesem Textausschnitt dirfte die Klassifizierung der willentlichen
Bewegungsanderungen sein: Es wird explizit geschrieben und deutlich betont, dass diese
Bewegungsanderungen unabhangig von Raum und Zeit sind und nur unser aller “mens”
unterworfen sind. Somit hat unser “mens” die Macht, sich der physikalischen, ewigen
Kausalkette “zu entreifen” und stattdessen eigene Bewegungen zu initiieren, die ihren
Ursprung nicht in einer notwendigen, physikalischen Reaktion von Teilchen finden.

Eine letzte Kuriositat ist, dass sich das “ubi” im letzten Vers sowohl lokal als auch temporal
Ubersetzen lasst, was ich beides machte und was die Losgel6stheit des “mens”
unterstreicht.



Warum ich “mens” mit “Bewusstsein” und “nec certo” mit “unvorhersehbar” Ubersetzt
habe, erkennt man noch besser an einem zweiten Textausschnitt. Erstmal halten wir aber
fest:

Nach Lukrez konnen wir als Menschen tun, was wir wollen, und unser “mens” bestimmt,
was wir tun und somit wollen. AuBerdem muss das “mens” von der absoluten Vollmacht der
Physik befreit sein, um diese Aufgabe ausfiihren zu kénnen. Das hort sich erstmal gut und
sinnvoll an. Allerdings bleiben noch einige Fragen; schlie8lich hat Lukrez selbst den
gesamten Textausschnitt als Frage formuliert. Eine ware zum Beispiel, wie es sein kann, dass
Menschen in einer physikalischen Welt physikalisch unerklarliche Entscheidungen treffen
konnen. In den Versen 289 bis 293 desselben Buches finden wir Antworten darauf. Sie
lauten:

“[...] Sed ne mens ipsa necessum
intestinum habeat cunctis in rebus agendis
et devicta quasi cogatur ferre patique,

id facit exiguum clinamen principiorum
nec regione loci certa nec tempore certo.”

Meine Ubersetzung lautet wie folgt:

“Dass das Bewusstsein selbst aber keine innere

Notwendigkeit hat beim Ausfiihren aller Dinge

und nicht géanzlich besiegt quasi gezwungen ist, es auszuhalten und zu erleiden,
das macht das kleine Clinamen der Atome

weder an vorherbestimmbarem Orte noch zu vorherbestimmbarer Zeit.”

Eine “innere Notwendigkeit” erscheint in diesem Textausschnitt wie eine Anlage oder ein
Zwang, von der und von dem Lukrez die Menschen befreit wissen mochte. Handlungen
sollen also ausgefiihrt werden, ohne dabei leiden zu missen. Leid entsteht unter anderem
dadurch, unwillentliche Handlungen auszufiihren. Interessant wird es jetzt allerdings bei der
hartnackigen Nachfrage, was genau nicht leiden soll. Hier kommt die Bedeutung des Wortes
“mens” wieder ins Spiel: Unsere “mens”, unsere allgemein als “Verstand” Ubersetzte
Instanz, soll nicht leiden missen, wird geschrieben; sie muss also leiden konnen. Der Fakt,
dass wir zum Verarbeiten von Schmerzreizen und Unangenehmem und zum Bewerten
derselben unseren Verstand brauchen, zum echten Wahrnehmen und Spiiren und Leiden
allerdings das Bewusstsein, veranlasste mich bei meiner Ubersetzung zur Wahl des Begriffs
“Bewusstsein”. So kénnen zum Beispiel Computer oder kiinstliche Intelligenzen negative
Reize wie das Steigen einer ungewollten Variable verarbeiten und ihr Verhalten andern;
genauso andern Pflanzen ihren Stoffwechsel, wenn der negative Reiz von Kalte oder Diirre
auf ihre Weise wahrgenommen wird. Allerdings wiirden wir nicht sagen, dass sie “leiden”,
weil sie nichts davon spiren, weil sie nur elektronische oder biologische Maschinen ohne



Bewusstsein sind. Unser Bewusstsein ldsst uns leiden und wenn wir bewusstlos sind, leiden
wir auch nicht mehr. Weil die beiden von mir gewdahlten Textausschnitte so nah beieinander
liegen und das Thema immer noch dasselbe ist, ist davon auszugehen, dass Lukrez beide
Male dieselbe Instanz meinte. Also soll unser Bewusstsein die Entscheidungen treffen.

Hierauf aufbauend nimmt Lukrez an, dass eine ganz besondere Kraft in seinem
physikalischen Weltmodell fiir die Befreiung des Menschen von inneren Notwendigkeiten
und somit vom allgegenwartigen Leid verantwortlich ist: Das sogenannte “Clinamen”. Das
Clinamen, das wortlich mit “Umlenkung” zu ibersetzen ware, ist ein Neologismus von
Lukrez in der lateinischen Sprache und bezieht sich auf die zufallige Abweichung eines
Atoms von seiner eigentlich vorherberechenbaren Bahn. Diese Kraft ist sehr klein, kann aber
immer und (berall und in unvorhersehbarer Intensitat auf einzelne Teilchen einwirken.
Damit zeichnet Lukrez ein Bild von einer Welt, in der nicht alles vorhersehbar und
physikalisch berechenbar ist. Genau hierin liegt fiir Lukrez der Schllssel des freien Willens,
was er unter anderem mit seiner Wiederholung der Phrase “weder an vorhersehbarem Orte
noch zu vorhersehbarer Zeit” aus meinem ersten Textausschnitt deutlich macht.

Wissen muss man noch, dass Lukrez nie den Begriff “atomus” flir Atome verwendet,
sondern immer etwas kinstlerischere Bilder, wie z.B. “principia” oder “semina”.

Was man also in der Quintessenz aus diesem Text lesen kann, sind die folgenden
Anforderungen von Lukrez an den freien Willen:

1. Das Bewusstsein trifft die Entscheidungen, die den Willen ausmachen.
2. Dieser Wille ist frei, weil er unvorhersehbar, also zufallig, ist.

Was sich soweit sehr sinnvoll anhéren kann, muss sich iberpriifen lassen, um auch als
richtig angesehen werden zu konnen. Das besagt die allgemeingililtige wissenschaftliche
Methode. Gliicklicherweise gibt es Studien und Argumentationen aus unserer modernen
Welt, die genau diese beiden Vorstellungen von Lukrez auf die Probe stellen.

Schauen wir uns zunichst moderne Uberpriifungen der bewussten Entscheidungsfindung
an! Chun Siong Soon et al. haben im Jahre 2008 in Leipzig eine Studie durchgefiihrt, in der
sie Versuchspersonen in einem fMRT freie Entscheidungen haben treffen lassen. Dazu
haben sie zwei Knopfe bekommen, einen in jede Hand, und sie sollten sich zu einer Zeit
ihres Beliebens einen der beiden Kndpfe aussuchen und ihn sofort nach dem Aussuchen
driicken. Das Ergebnis: Bis zu zehn Sekunden, bevor die Entscheidung getroffen wurde,
konnte man anhand der Gehirnscans vorhersagen, welche Entscheidung getroffen werden
wirde. Soon und sein Team schlieen daraus, dass die Entscheidung von unbewussten
Prozessen getroffen wurde und erst zehn Sekunden spater ins Bewusstsein gelangt ist, wo
sie dann wahrgenommen, als die eigene bewertet und ausgefiihrt wurde. Das Bewusstsein
ware somit nicht am Entscheidungsprozess beteiligt und Lukrez’ erste essenzielle Annahme
ware falsifiziert.



Mit der zweiten Annahme der Freiheit durch Zufall hat sich der 6sterreichische Physiker
Erwin Schrodinger befasst, der als der Begriinder der Quantenphysik gilt. Er hat die
Schrédingergleichung aufgestellt und wusste wahrscheinlich am besten, dass es den echten
Zufall auf Quantenebene tatsachlich gibt. Jedoch mahnte er in einer Radiobotschaft aus dem
Jahre 1949, dass dieser Zufall und die resultierende Unvorhersehbarkeit nicht die Freiheit
bedeuten, die Lukrez haben mdchte. Schlieflich war es Lukrez’ Bestreben zu zeigen, dass die
Menschen ihr Schicksal selbst in der Hand haben und nicht die Physik oder irgendetwas
anderes als sie selbst. Allerdings hat man Gber den Zufall nach Definition auch keine
Kontrolle, weswegen seine Anwesenheit nichts am Problem der Unfreiheit andert.
Unabhangig davon, ob eine strenge Kausalkette die Menschen leitet, oder ob der Zufall sie
sprengt: Es sind nicht die Menschen, die tUber ihr Schicksal bestimmen. Der Zufall, den
Lukrez haben wollte, nie aber aus unserer Sicht hinreichend belegen konnte, ist von
Schrédinger tatsachlich gefunden und untersucht worden. Allerdings hat derselbe Mann
explizit vor den Ideen von Lukrez gewarnt. Aus meiner Sicht ist das sowohl sehr ironisch als
auch ein bisschen traurig und die Folgerung bleibt: Die zweite Annahme unseres Rémers
kann nach heutigem Stand auch nicht getragen werden. Was bleibt uns nun also tbrig?

Um diese sehr zentrale Frage, die viel zu selten gestellt wird, zu beantworten, héren wir
noch die Stimme des deutschen Philosophen Arthur Schopenhauer, der in seiner
philosophischen Schrift "Die Welt als Wille und Vorstellung", F.A. Brockhaus Leipzig, 1844,
den freien Willen als lllusion beschreibt, aber mit seinem wohl bekanntesten Zitat ein neues
Licht auf den Willen generell wirft: “Der Mensch kann zwar tun, was er will, aber er kann
nicht wollen [= wahlen], was er will.” Was das bedeutet, ist, dass wir als Menschen in der
Tat nur Handlungen ausfiihren, die wir als die beste oder wiinschenswerteste in jeder
Situation erachten, die wir also wollen. In welchen Situationen wir uns befinden und warum
uns manche Dinge wichtiger sind als andere, wird allerdings vollends von dufReren Faktoren
beeinflusst. Somit sind wir nicht frei, zu entscheiden, was uns wichtig ist und was wir wollen
— wir tun es einfach. Das kdnnen wir jetzt sofort priifen: Versuchen Sie doch mal, genau jetzt
unbandig Japanisch lernen zu wollen. Mehr als meinen nachsten Satz zu lesen, mehr als
stattdessen einen Film zu schauen, mehr als alles andere! Wenn Sie noch weiter lesen und
lhren Willen nicht zum Japanisch Lernen haben umlenken kénnen und es heute auch nicht
mehr machen werden oder wollen, geht es Thnen wie mir. Ich habe dieses Experiment auch
schon mit verschiedenen Sprachen probiert, aber es hat nie funktioniert. Warum ich kein
Japanisch lernen mochte, weild ich nicht. Ich weiR nur, dass ich es nicht will, dass ich es nicht
andern kann und dass ich mich meinem Willen entsprechend verhalte und es demnach nicht
machen werde. Es ist gruselig, wenn man bedenkt, dass alle Menschen wie Puppen ihren
Willen folgen, die sie nicht beeinflussen kénnen, und niemand es zu bemerken scheint. Bei
dieser Betrachtung er6ffnet sich die Sicht auf viele tiefere Fragen: Verdienen wir ohne
Kontrolle tiber uns wirklich unsere Erfolge? Was ist Liebe wert? Gibt es Schuld? Sam Harris
argumentiert in seinem Buch “Free Will” ebenfalls, dass der freie Wille nicht mehr ist als
eine lllusion, wir aber trotzdem unser Leben nicht verwerfen sollten. Es ist zwar gruselig,



aber wir haben es bis hierhin geschafft und kénnen trotzdem unser Leben genielRen, lieben
und jeden Morgen aufs Neue aufstehen und die Welt erkunden. Das Einzige, was sich mit
dieser Erkenntnis, dass der freie Wille eine lllusion ist, andert, ist, dass wir nun einsichtiger
und einfiihlsamer auf unsere Handlungen und die der anderen blicken kénnen. Die einzigen
Fragen, die wir uns stellen missen, sind: Was hat diesen armen Menschen dazu veranlasst,
sich so ordnungswidrig zu verhalten, und wie kann man seine Situation verbessern? Wieso
kriege ich mich nicht dazu, Japanisch zu lernen, und kann ich vielleicht etwas an diesen
Grinden andern? Japanisch und andere Sprachen sind namlich schon sehr spannend. Das
kann ich Ihnen als Lateinenthusiast versichern und all das moéchte ich Ihnen als dulRerer
Einfluss, Gber den Sie keine Kontrolle haben, ans Herz legen.

Zusammenfassend bin ich immer noch nicht vom freien Willen tiberzeugt und auch Lukrez’
Argumentation hat daran nichts dndern kdnnen. Es wurde gezeigt, dass aus philosophischer,
physikalischer und psychologischer Sicht der freie Wille auf viele Widerstande trifft und
allgemein als lllusion am besten verstanden wird. Trotzdem lohnt es sich, sich liber sein
Leben zu freuen und diese neue Einsicht kann in vielerlei Hinsicht als gern gesehenes
Werkzeug fur den Alltag dabei helfen. All das hat mich die Lektlire von “De Rerum Natura”
und eine tiefe Befassung mit dem freien Willen gelehrt und ich freue mich sehr, meine
Erkenntnisse auf diesem Wege mit Ihnen geteilt haben zu diirfen. Hoffentlich habe ich Sie
langfristig zum Reflektieren Gber Ihr Leben und lhre Entscheidungen angeregt und somit
Lukrez’ groftes Ziel befolgt. Haben Sie einen schénen Tag und umgeben Sie sich mit
Menschen, die Sie |hr Bestes geben lassen!

Linus Voltz

Sekundarliteratur:

- Studie Uber bewusste Entscheidungen:
Soon, C., Brass, M., Heinze, HJ. et al. Unconscious determinants of free decisions in
the human brain. Nat Neurosci 11, 543-545 (2008). https://doi.org/10.1038/nn.2112
- Originaltexte samt Hintergrundwissen:
Reclams Universal Bibliothek Nr. 14407 und Nr. 14079
- Neue Ubersetzung samt Kommentaren:
dtv 14579 "Lukrez [...] Neu Ubersetzt von Klaus Binder"
- Arthur Schopenhauers philosophisches Werk:
"Die Welt als Wille und Vorstellung", F.A. Brockhaus Leipzig, 1844
Sam Harris’ philosophisches Werk:
“free will”, 2012, ISBN978-1451683400
- Radiosendung zum Nachhoéren:
https://www.youtube.com/watch?v=hCwR1ztUXtU&t=13s
- Moderne Ansichten auf YouTube:



https://www.youtube.com/watch?v=0waXqep-bpk
https://www.youtube.com/watch?v=j40yilT-HmU
https://www.youtube.com/watch?v=Dqj32jxOC0OY

(Weblinks zuletzt ge6ffnet am 3.1.2026)



