
1 
 

Dignitas (Menschenwürde) nach Cicero – heute Ideal oder real? 

Vortrag von Niklas Schneider in der Endrunde des „Certamen Carolinum“ 2025 

Einleitung und Begründung der Themenwahl 

In der heutigen Zeit – unter anderem gekennzeichnet durch Angriffskriege, den Machtgewinn rechter 

Gruppierungen und gleichzeitige große Migrationsbewegungen – stellt sich meines Erachtens immer 

wieder eine Frage: 

Gibt es in der heutigen Welt überhaupt noch Menschlichkeit bzw. kann die Menschenwürde überhaupt 

noch als unantastbar angesehen werden? 

Wie die erfolgreichste1 Netflix - Serie „Squid Game“ den Superkapitalismus als Degradierung des 

Menschen zum Zweck-Objekt darstellt2 und dabei warnt und appelliert, dass der Mensch Mensch und 

nicht Tier ist3, so geht auch Cicero in seinem philosophischen Werk „De officiis“ auf Menschenwürde 

und den mit ihr verbundenen Unterschied zwischen Mensch und Tier ein. 

Daraus resultierend möchte ich in meinem Vortrag „Dignitas (Menschenwürde) nach Cicero – heute 

Ideal oder real?“ die Frage nach Menschlichkeit und vor allem Menschenwürde, die Aspekte, die dieses 

ausmachen, und das Diskussionsthema, ob man in der heutigen Welt (insbesondere in 

Krisensituationen) überhaupt noch Menschenwürde – wie Cicero sie (bereits) versteht – sieht, genauer 

untersuchen.  

„Inhaltsverzeichnis“ 

1. Dazu präsentiere ich zunächst die Übersetzung der Primärtextstelle, nämlich Ciceros „De 

officiis I, 105-107“. 

2. Diese Textstelle wird zunächst gegliedert und paraphrasiert; dabei wird eine kurze sprachlich-

stilistische Analyse vorgenommen und auf mindestens einen Textkommentar verwiesen. 

3. Anschließend wird der Würde-Begriff – wie Cicero ihn versteht – erläutert  

4. und sein Würde-Begriff wird mit dem des Grundgesetzes und des Bundesverfassungsgerichtes 

verglichen. 

5. Zuletzt folgt dann die Überprüfung, inwieweit Ciceros Würde-Begriff heute globale 

Anwendbarkeit findet – vor allem eben in Krisensituationen. 

Ich beginne also gleich mit der Übersetzung der Primärtextstelle: 

 

 
1 Stand: November 2025 (vgl. dazu: https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-
serien-aller-zeiten.html)  
2 vgl. z.B. https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-
sudkorea-netflix-serie-ungleichheit  
3 vgl. Netflix - Serie „Squid Game“, Staffel 3, Episode 6 

https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html
https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit


2 
 

Übersetzung „De officiis I, 105-107“4 

Paragraf Lateinisch Deutsch 

105 Sed pertinet ad omnem officii 
quaestionem semper in promptu 
habere, quantum natura hominis 
pecudibus reliquisque beluis 
antecedat; illae nihil sentiunt nisi 
voluptatem ad eamque feruntur 
omni impetu, hominis autem mens 
discendo alitur et cogitando, semper 
aliquid aut anquirit aut agit 
videndique et audiendi delectatione 
ducitur. Quin etiam, si quis est paulo 
ad voluptates propensior, modo ne sit 
ex pecudum genere (sunt enim 
quidam homines non re, sed nomine) 
sed si quis est paulo erectior, quamvis 
voluptate capiatur, occultat et 
dissimulat appetitum voluptatis 
propter verecundiam. 
 

Aber es betrifft jede Untersuchung der Pflicht, 
immer vor Augen zu haben, wie sehr die Natur 
des Menschen dem Vieh und den übrigen Tieren 
vorausgeht; jene fühlen nichts außer Lust und sie 
werfen sich mit ganzer Kraft auf diese, der 
Verstand des Menschen aber wächst durch 
Lernen und Denken, immer erforscht oder treibt 
er irgendetwas und wird durch das Vergnügen zu 
sehen und zu hören geführt. Ja sogar, wenn 
irgendjemand ein wenig zu Vergnügungen 
geneigt ist, wenn er nur nicht aus der Art der 
Tiere ist (einige sind nämlich nicht Menschen der 
Sache, sondern nur dem Namen nach), sondern 
wenn irgendjemand auf einer etwas höheren 
Stufe steht, auch wenn er sich von der Lust 
hinreißen lässt, verheimlicht er es und 
verschweigt das Verlangen nach Lust wegen 
seines Schamgefühls.  
 

106 Ex quo intellegitur corporis 
voluptatem non satis esse dignam 
hominis praestantia eamque 
contemni et reici oportere, sin sit 
quispiam, qui aliquid tribuat 
voluptati, diligenter ei tenendum 
esse eius fruendae modum. Itaque 
victus cultusque corporis ad 
valitudinem referatur et ad vires, non 
ad voluptatem. Atque etiam, si 
considerare volumus, quae sit in 
natura excellentia et dignitas, 
intellegemus, quam sit turpe diffluere 
luxuria et delicate ac molliter vivere, 
quamque honestum parce, 
continenter, severe, sobrie.  
 
 
 
 
 

Daran ist erkennbar, dass die Lust des Körpers 
nicht genug der überlegenen Stellung des 
Menschen würdig ist und dass es nötig ist, diese 
gering zu schätzen und zurückzuweisen.5 Wenn 
es aber irgendeinen geben könnte, der der Lust 
irgendetwas zuschreiben sollte, muss dieser auf 
gewissenhafte Weise Maß an ihrem Genuss 
halten. Deshalb sollen sich der Unterhalt und 
Pflege des Körpers auf die Gesundheit und auf 
die Kräfte beziehen, nicht auf die Lust. Und auch, 
wenn wir erwägen wollen, welche erhabene 
Stellung und Würde in (unserer) Natur ist, 
werden wir verstehen, wie schändlich es ist, in 
Verschwendungssucht zu verkommen und auf 
üppige und verzärtelte Weise zu leben und wie 
ehrenhaft (es ist), (auf) sparsame, enthaltsame, 
strenge (und) nüchterne (Weise zu leben).  
 

 
4 Text entnommen aus: „M. Tullius Cicero, De Officiis; Text mit Wort- und Sacherläuterungen“; Ernst Klett 
Schulbuchverlag; ISBN: 978-3-12-635110-7; von Karl-Heinz Ilting und Jürgen Kabiersch; S. 44f;  
sowie aus: https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml  
5 Anm.: Der Punkt anstelle des Kommas wurde zur besseren Lesbarkeit / Verstehbarkeit im Deutschen 
gesetzt; der Inhalt wird dadurch nicht verändert.  

https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml


3 
 

107 Intellegendum etiam est duabus 
quasi nos a natura indutos esse 
personis; quarum una communis est 
ex eo, quod omnes participes sumus 
rationis praestantiaeque eius, qua 
antecellimus bestiis, a qua omne 
honestum decorumque trahitur et ex 
qua ratio inveniendi officii exquiritur, 
altera autem quae proprie singulis est 
tributa. Ut enim in corporibus 
magnae dissimilitudines sunt, alios 
videmus velocitate ad cursum, alios 
viribus ad luctandum valere, itemque 
in formis aliis dignitatem inesse, aliis 
venustatem, sic in animis existunt 
maiores etiam varietates. 
 

Es muss auch verstanden werden, dass wir von 
Natur aus gleichsam mit zwei Rollen ausgestattet 
sind; deren eine (Rolle) ist gemeinsam auf Grund 
der Tatsache, dass wir alle teilhaftig an der 
Vernunft und ihrer überlegenen Stellung sind, 
durch die wir die Tiere überragen, von der das 
ganze Ehrenhafte und Anständige hergeleitet 
wird und aus der die vernünftige Methode 
entwickelt wird, das rechte Handeln zu finden, 
die andere aber (ist diejenige), die den Einzelnen 
individuell zugeteilt wird. Wie nämlich in den 
Körpern große Unterschiede sind – wir sehen die 
einen mit Schnelligkeit beim Lauf, (wir sehen, 
dass) die anderen mit ihren Kräften beim Ringen 
stark sind, und ebenso (sehen wir, dass) sich in 
den einen Gestalten Würde befindet, in den 
anderen Schönheit-, so sind auch in den Geistern 
ziemlich große Unterschiede. 
 

Nun geht es weiter mit der Gliederung und Paraphrase sowie der kurzen sprachlich-stilistischen Analyse 

und dem Verweis auf mindestens einen Textkommentar: 

Gliederung und Paraphrase mit kurzer sprachlich-stilistischer Analyse und dem Verweis auf 

einen Textkommentar (Paragraf 105) 

Die erste Kernaussage in Paragraf 105 ist, dass Tiere triebgesteuert sind, während der Mensch 

vernunftvoll handelt (vgl. Z. 1-6)6, oder wie es im Textkommentar von C.C. Buchner formuliert wird: 

„Tiere empfinden nur voluptates, der Mensch darüber hinaus geistiges Ergötzen […]“7. 

Der Mensch ist zudem dem Tier überlegen, lässt sich aber manchmal durch Triebe leiten, die Cicero 

Lust oder Vergnügen nennt; dies verheimlicht ein Mensch – vor allem Menschen höheren Intellekts 

(vgl. Z. 6-10). 

Hierbei betont die Personifikation „natura […] antecedat“8 und das Hendiadyoin „pecudibus reliquisque 

beluis“ die Überlegenheitsstellung des Menschen gegenüber allen Tieren. 

Das heißt: Ein Mensch kann sich manchmal maßvoll der Lust hingeben und ist dennoch den Tieren 

überlegen; wenn er aber ausschließlich der Lust nachgeht, dann spricht Cicero ihm das Menschentum 

ab9 (vgl. Z. 6-10, Kernaussage zwei in diesen Zeilen).  

 
6 Anm.: Die Zeilen-Angaben beziehen sich hierbei auf diese der Klett-Textausgabe: „M. Tullius Cicero, De 
Officiis; Text mit Wort- und Sacherläuterungen“; Ernst Klett Schulbuchverlag; ISBN: 978-3-12-635110-7; 
von Karl-Heinz Ilting und Jürgen Kabiersch; S. 44f 
7 Aus: „Cicero, De Officiis; Kommentar“; C.C. Buchner, ISBN: 978-3-7661-5887-2; von Heinz Gunermann; 
S. 3-10; S. 38f; im Folgenden zitiert als „C.C. Buchner-Kommentar“ 
8 Anm.: Bei lateinischen Zitaten wird nicht jedes Mal der Paragraf zitiert, weil durch die Überschrift 
zumindest hier deutlich ist, aus welchem Paragrafen das Zitat stammt.  
9 vgl. zusätzlich „M. Tullius Cicero, De officiis; Lehrerkommentar“; Ernst Klett Verlag; ISBN: 978-3-12-
635130-1; von Jürgen Kabiersch in Zusammenarbeit mit Karl-Heinz Ilting; S. 15; im Folgenden zitiert als 
„Klett-Kommentar“ 



4 
 

Dieser Abschnitt des Paragrafen ist stilistisch gekennzeichnet durch eine Parenthese „(sunt enim 

quidam homines non re, sed nomine)“ sowie durch die im „Aschendorff-Kommentar“ gefundene 

sprachlich stilistische Gestaltung: „leichter Anakoluth, Wiederanknüpfung an das erste ‚si quis est‘, 

wobei die vier um die Parenthese gruppierten Nebensätze inhaltlich einen Chiasmus bilden“10. Die 

gefundene Gestaltung verstärkt die Ablehnung von Lust durch Cicero. Daher sprechen Jürgen Kabiersch 

und Karl-Heinz Ilting von einer „prinzipiell lustfeindlichen Einstellung“11 Ciceros. 

Gliederung und Paraphrase mit kurzer sprachlich-stilistischer Analyse und dem Verweis auf 

einen Textkommentar (Paragraf 106) 

Als Nächstes geht es weiter mit dem Paragrafen 106 und seiner ersten Kernaussage, die sich so im 

Lehrerkommentar von Jürgen Kabiersch und Karl-Heinz Ilting wiederfinden lässt: „Sinnlichkeit ist der 

Vorzugsstellung des Menschen nicht recht würdig (non satis dignam, §106) und deshalb soll man sie 

verachten und zurückweisen.“11 (vgl. Z. 1-2).  

Weil Cicero „contemnere“ verwendet, was sowohl „verachten“ als auch „gering achten“ heißen kann, 

sagt er zugleich aus, dass ein Mensch sich nicht völlig vor der Lust verschließen kann.  

Daher mahnt er stilistisch sowohl durch einen Potentialis und eine Alliteration „sin sit“ als auch durch 

eine okkasionelle Wortstellung „diligenter modum“ zur Vorsicht in Bezug auf die Lust (vgl. Z. 2-4) 

Für besser – als sich ein wenig der Lust hinzugeben – befindet Cicero hingegen Folgendes: 

Ein Mensch muss aufgrund seiner Würde einsehen, dass sich sein Handeln auf das Wohl, die Salubrität 

des Körpers und eben nicht auf die Lust beziehen soll und dass eine mäßige („ehrenhafte“ / „sittlich 

gute“) Lebensweise kostbarer als Lust ist (vgl. Z. 4-8). 

Der letzte Abschnitt des Paragrafen 106 zeichnet sich stilistisch durch die Dichotomie zwischen dem 

schändlichen („turpe“) (gekennzeichnet u.a. durch Genusssucht) und dem sittlich guten, ehrenhaften 

(„honestum“) (gekennzeichnet u.a. durch Mäßigung) Lebensstil aus. Den „honestum“ - Lebensstil 

wertet Cicero auf, den „turpe“ - Lebensstil wertet er ab, was durch die Antithese deutlich wird, denn 

„honestum“ ist positiv und „turpe“ negativ konnotiert. 

Daran wird sichtbar, dass Cicero sich auf der Seite des „honestum“ Lebensstils positioniert.  

Gliederung und Paraphrase mit kurzer sprachlich-stilistischer Analyse und dem Verweis auf 

einen Textkommentar (Paragraf 107) 

In Paragraf 107 wird die „Rollentheorie“12 eingeführt, wobei Cicero hier zwei Rollen benennt.  

Die erste Rolle ist die allgemeine Rolle eines jeden Menschen (vgl. Z. 2-4); sie wird in einem Asyndeton 

mit einer Anhäufung von Relativpronomina veranschaulicht: 

➢ Durch diese Rolle ist ein Mensch Teil der Vernunft und überlegenen Stellung („quod omnes 

participes sumus rationis praestantiaeque eius“), 

➢ die Rolle geht den wilden Tieren voraus („qua antecellimus bestiis“), 

➢ aus ihr rührt das Anständige und Ehrenhafte (sittlich Gute) - was das Hendiadyoin „honestum 

decorumque“ zeigt - („a qua omne honestum decorumque trahitur“), 

 
10 Aus: „Cicero, De Officiis; Kommentar“; Verlag Aschendorff Münster; ISBN: 978-3-402-02042-4; von 
Ernst Bernert; S. 36; im Folgenden zitiert als „Aschendorff-Kommentar“ 
11 Klett-Kommentar, S. 15 
12 Aschendorff-Kommentar, S. 36 



5 
 

➢ und sie nützt dazu, das pflichtgemäße Handeln zu erreichen („ex qua ratio inveniendi officii 

exquiritur“). 

Die zweite ist die personale (individuelle) Rolle (vgl. Z. 4-5), die Cicero wie folgt skizziert: 

Geistig wie körperlich finden sich zwischen den Menschen Unterschiede, auch in Bezug auf die Würde. 

Jeder Mensch muss selbst für die „Größe“ / den Wert seiner Würde sorgen, die zudem verloren gehen 

kann (vgl. Z. 5-8). 

Die personale Rolle wird an die allgemeine Rolle durch ein korrespondierendes Glied („quarum unam 

[…] alteram autem“) angeschlossen.  

Zunächst betont Cicero ihre Individualität (Singularität / Einzigartigkeit) durch eine Inversion („quae 

proprie singulis est tributa“) und beginnt, diese Rolle zu beschreiben, indem er zunächst körperliche 

Unterschiede zwischen Menschen aufführt. Dies geschieht hier durch eine Parenthese und eine 

Enumeratio des Indefinitpronomens alius („alios videmus velocitate ad cursum, alios viribus ad 

luctandum valere, itemque in formis aliis dignitatem inesse, aliis venustatem“). 

Interessant bei dieser Aufzählung ist das letzte Glied (in formis aliis dignitatem inesse, aliis venustatem). 

Cicero stellt in diesem Schönheit und Würde auf eine positive Stufe. Sowohl für Schönheit als auch für 

Würde muss man aber auch etwas „tun“, Menschen, die schön sind, haben nicht unbedingt Würde und 

Menschen, die Würde haben, sind nicht zwingend schön. 

Folglich kann man also festhalten: Würde kann verloren gehen, bspw. dann, wenn man nichts für sie 

„tut“.  

Zuletzt dient der Vergleich („ut […] sic“) der Überleitung von den körperlichen Unterschieden zwischen 

Menschen (zur Beschreibung der Rolle) zu den geistigen Unterschieden zwischen ihnen, die Cicero 

(hier) aber nicht näher erläutert. 

Damit lassen sich zusammenfassend zur Rollentheorie wiederum Jürgen Kabiersch und Karl-Heinz Ilting 

zitieren:  

„Orientiert sich die allgemeine wieder am Gegensatz Mensch-Tier, so trägt die spezielle der Tatsache 

Rechnung, da[ss] die Menschen eben verschieden sind (sic in animis existunt maiores etiam varietates, 

§107). Beide Rollen sind ‚naturgemäß’; die allgemeine bildet den Boden für die jeweils spezielle.“13 

Der Würde-Begriff bei Cicero14 

Kommen wir nun zu der Klärung des Würde-Begriffs bei Cicero. Die Einteilung in positiv und negativ 

wurde von mir vorgenommen, wird aber im Verlauf des Vortrags anhand der Ausführungen des 

Grundgesetzes und Bundesverfassungsgerichtes fundiert. 

Aus heutiger Sicht positiv an Ciceros Würde-Begriff ist, dass Würde der zentrale Unterschied zwischen 

Mensch und Tier ist (vgl. §105, §106), denn der Mensch ist nicht (nur) von der Lust gesteuert. Würde 

scheint bei Cicero auch natürlich, von der Geburt an mitgeliefert und zumindest bei der Geburt allen 

(freien) Menschen gleich, was an der allgemeinen Rolle erkennbar ist („quarum unam [personam] 

communis est […], §107). 

Würde lässt sich bei Cicero zudem auffächern, sie ist vielschichtig, besteht aus mehreren Bestandteilen, 

die Würde bestimmen und definieren. Dazu zählt beispielsweise „discendo […] et cogitando“ (§105), 

 
13 Klett-Kommentar, S. 16 
14 vgl. dazu: https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde (Stand: November 2025) 

https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde


6 
 

„victus cultusque corporis“ (§106), der „honestum“ – Lebensstil (§106,107), die beiden Rollen (eine 

allgemeine, eine personale) sowie die „ratio“ (§107). 

Aus heutiger Sicht negativ ist, dass Würde verdient werden muss, bspw. durch Taten für die 

Gemeinschaft („et ex qua ratio inveniendi officii exquiritur“, §107). Cicero führt in diesem Zitat aus, dass 

man aus der allgemeinen Rolle die Art und Weise finden muss, dass rechte Handeln, das officium, zu 

erreichen. Daraus folgt, dass die Größe der Würde von der Gesellschaft, der Gemeinschaft beurteilt 

werden muss, und zwar dadurch, wie sehr das Individuum dieser nützt; Cicero würde hier als Nutzen 

bspw. ein hohes politisches Amt nennen, wobei der Amtsträger nach den Bestimmungen der „libera 

res publica“ regieren soll.  

Weiterhin negativ ist, dass Würde abstufbar ist, da sie zum Beispiel vom Lebensstil abhängt: „excellentia 

et dignitas“ (§106) => intellegemus: turpe => luxuria, delicate, molliter („kleine“ Würde); honestum => 

parce, continenter, severe, sobrie („große“ Würde). 

Im Textzusammenhang bedeutet dieses Zitat mit Erläuterungen:  

Alle Menschen sollen aufgrund ihrer Erhabenheit und Würde einsehen, dass der schändliche Lebensstil 

– gekennzeichnet durch Verschwendungssucht, eine verzärtelte und verweichlichte Lebensweise – eine 

„kleine“ Würde bedeutet, wogegen der ehrenhafte Lebensstil – gekennzeichnet durch eine sparsame, 

enthaltsame, strenge und nüchterne Lebensweise – eine große Würde bedeutet.  

Aus dem vorletzten Punkt zur Würde-Definition bei Cicero folgt der letzte – nämlich, dass Würde auch 

veräußerlich ist, da sie verloren gehen kann, wenn man nicht sittlich gut („honestum“, §107) oder 

anständig („decorum[…]“, §107) handelt.15 Zum Beweis dieser Ausführung betrachtet man 

insbesondere folgende Textstellen: 

1) Menschen, die ausschließlich der Lust nachgehen, sind Menschen nicht der Sache, sondern nur 

dem Namen nach („sunt enim quidam homines non re, sed nomine“, §105). 

2) Außerdem kann an die Paraphrase von Paragraf 107 und die Gegenüberstellung in diesem 

erinnert werden, dass Würde und Schönheit beide positive Eigenschaften sind, die jedoch 

verloren gehen können, wenn man beispielsweise nichts für sie „tut“ („itemque in formis aliis 

dignitatem inesse, aliis venustatem“, §107).  

Vergleich des Würdeverständnisses von Cicero mit dem des Grundgesetzes und 

Bundesverfassungsgerichtes 

Nachdem wir uns nun Ciceros Würde-Definition angeschaut haben, vergleichen wir diese im Folgenden 

mit den Ausführungen des Grundgesetzes und des Bundesverfassungsgerichtes zum Würdebegriff.  

Hierfür schauen wir uns zu Beginn Artikel 1 Absatz 1 aus dem Grundgesetz an:  

„Die Würde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen ist Verpflichtung aller 

staatlichen Gewalt.“ 

Auch Cicero erkennt, dass Würde bei jedem Menschen von Geburt an vorhanden und zumindest bei 

der Geburt jedem Menschen gleich ist – was der erste Artikel impliziert. Zentraler Unterschied ist aber, 

 
15 Innerhalb dieser Klärung des „Würde-Begriffs“ bei Cicero sei auch noch erwähnt, dass dignitas mehrere 
Übersetzungsmöglichkeiten hat. Es soll immer bewusst sein, dass dignitas mit (Menschen-)Würde, aber 
auch mit „politisches Amt“, „Rang“ oder „gesellschaftliche Stellung“ übersetzbar ist. Im Kontext dieser 
Arbeit wird aber besonders auf die Übersetzung mit „(Menschen-)Würde“ eingegangen – dabei darf die 
Wandlung des Begriffs „(Menschen-)Würde“ in circa 2000 Jahren nicht unbeachtet bleiben.  



7 
 

dass Würde bei Cicero nach der Geburt antastbar, verletzbar und abstufbar ist und sogar verloren 

gehen kann. Auch schützt die Gewalt der res publica (heute: die staatliche Gewalt) nicht die Würde des 

Einzelnen und Würde wird nicht mehr durch den Unterschied zwischen Mensch und Tier definiert. 

Im Rahmen eines Prozesses führte das Bundesverfassungsgericht 1992 Folgendes zum Würde-Begriff 

aus: 

„Mit ihm [dem Begriff der Menschenwürde] ist der soziale Wert- und Achtungsanspruch des Menschen 

verbunden, der es verbietet, den Menschen zum bloßen Objekt des Staates zu machen oder ihn einer 

Behandlung auszusetzen, die seine Subjektqualität prinzipiell in Frage stellt. Menschenwürde in diesem 

Sinne ist nicht nur die individuelle Würde der jeweiligen Person, sondern die Würde des Menschen als 

Gattungswesen. Jeder besitzt sie, ohne Rücksicht auf seine Eigenschaften, seine Leistungen und seinen 

sozialen Status. Sie ist auch dem eigen, der aufgrund seines körperlichen oder geistigen Zustands nicht 

sinnhaft handeln kann. Selbst durch ‚unwürdiges‘ Verhalten geht sie nicht verloren. Sie kann keinem 

Menschen genommen werden. Verletzbar ist aber der Achtungsanspruch, der sich aus ihr ergibt.“16 

Anhand dieser Ausführungen des Bundesverfassungsgerichtes kann man bereits den ersten 

Vergleichsaspekt festmachen: 

Sowohl Cicero als auch das Bundesverfassungsgericht fächern den Würde-Begriff auf, zeigen, dass er 

vielschichtig ist. Allerdings werden heutzutage andere Begriffe verwendet wie bei Cicero – so kam zum 

Beispiel kein einziges Mal Vernunft, mäßige Lebensweise oder Ähnliches als Definition von Würde bzw. 

als Voraussetzung für Würde beim Bundesverfassungsgericht vor.  

Dass es zudem nicht nur „die individuelle Würde der jeweiligen Person, sondern die Würde des 

Menschen als Gattungswesen“16 gibt, erkennt auch Cicero mit der Rollentheorie – bestehend aus der 

allgemeinen und der personalen Rolle. 

Das Bundesverfassungsgericht spricht – in Ciceros Terminologie formuliert – beiden „Rollen“ eine 

Würde zu, und zwar sogleich die höchste Würde – unabhängig von „Eigenschaften, […] Leistungen und 

[dem] sozialen Status.“16  

Cicero dagegen argumentiert, dass die allgemeine Rolle (bis auf wenige Ausnahmen) eine 

grundlegende Würde innehat – bereits wegen des Unterschieds zwischen Mensch und Tier -, dass sich 

aber erst durch die personale Rolle die Größe der Würde bestimmt, die – in heutiger Terminologie 

gesprochen - abhängig von „Eigenschaften, […] Leistungen und [dem] sozialen Status“ 16 ist; dies ist ein 

zentraler Unterschied zur Auffassung des Bundesverfassungsgerichtes. 

Die Verletzbarkeit und das Verlorengehen von Würde bei unwürdigem Verhalten verneint das 

Bundesverfassungsgericht.16 Cicero erklärt im Gegensatz dazu, dass Würde verletzbar (abstufbar, 

antastbar) ist und verloren gehen kann – wie oben dargestellt wurde.  

Ein letzter Aspekt / Vergleichspunkt, den Cicero so nicht direkt ausführt – ist die Formulierung des 

Bundesverfassungsgerichtes, dass äußere Faktoren den Achtungsanspruch auf Würde verletzen 

können.17 Das heißt zum Beispiel, dass Menschen, die Diskriminierung ausgesetzt sind, nicht ihren 

vollen Achtungsanspruch auf Würde erhalten. Bei Cicero sind kontrastierend dazu Abstufungen nur von 

einem selbst abhängig, wenn man beispielsweise nichts für seine Würde „tut“ – hier sei auch noch 

einmal an die Gegenüberstellung von Würde und Schönheit in dem Paragrafen 107 erinnert.  

 
16Aus:https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr
069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2, S. 15 
17Aus:https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr
069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2, S. 15 

https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2


8 
 

Resümierend zu diesem Vergleich lässt sich somit festhalten, dass die aus heutiger Sicht positiven 

Würde-Definitionen Ciceros (Würde ist auffächerbar, von Geburt an vorhanden und zumindest bei der 

Geburt jedem Menschen gleich) größtenteils in der Verfassung wiederzufinden sind, die negativen 

(Würde muss verdient werden, ist abstufbar, verletzbar, anstastbar und kann letztlich sogar verloren 

gehen) nicht.  

Anwendbarkeit von Ciceros Würde-Verständnis auf die gesamte Welt – vor allem in 

Krisensituationen 

Kommen wird als Letztes zu der Anwendbarkeit von Ciceros Würde-Verständnis auf die gesamte Welt 

– vor allem auf / in Krisensituationen, beginnend in Kriegsgebieten.  

Kriegssituationen 

Würde – nach Cicero – kann in Kriegsgebieten verloren gehen und schon vorher abgestuft bzw. verletzt 

werden, da es ähnlich wie in Räuber-Beute-Beziehungen in der Tierwelt um das bloße Überleben geht. 

Ein Verdienst bzw. ein Erhalt von Würde ist hier schwierig, auch wenn sie vielleicht von Geburt an 

mitgeliefert und auffächerbar ist; daher sollte die Motivation für ein Ende von Kriegen bereits auf 

Grundlage dieser Würde-Definition an oberster Stelle stehen.  

Nach Cicero könnte man aber auf der anderen Seite argumentieren, dass eine gewisse Menschlichkeit 

und Menschenwürde auch in Kriegsgebieten erhalten bleibt, bspw. durch Hilfsorganisationen, durch 

ehrenamtliches Engagement (da durch diese ja etwas für die Gemeinschaft gemacht wird, was nach 

Cicero ein Kriterium für einen Würde-Verdienst /- Erhalt ist).  

Seiner Ansicht nach könnte man sogar so weit gehen, dass man das Kämpfen im Krieg als einen Kampf 

für die Gemeinschaft und somit als einen Verdienst für die diese sehen kann; damit ist dieser Kampf 

als Möglichkeit zum Erlangen von Würde deutbar. Wichtig ist aber, dass insbesondere dieser Aspekt 

und der vorherige der heutigen Auffassung von Würde beispielsweise des Bundesverfassungsgerichtes 

diametral entgegenstehen und zu verneinen sind! 

Migration 

Aus dem Punkt der Kriege folgen Migrationsbewegungen. An diese kann man mit Ciceros Rollentheorie 

andocken. Wie festgestellt, hat die allgemeine Rolle (bis auf wenige Ausnahmen) eine grundlegende 

Würde inne, durch die personale bestimmt sich aber erst die Größe der Würde; diese Rolle ist hier von 

der ethnischen Zugehörigkeit fliehender Menschen gekennzeichnet.  

Wenn Länder Hinzukommende aufnehmen, dann akzeptieren sie deren ethnische Zugehörigkeit, deren 

personale Rolle und achten zeitgleich deren Würde. Damit wird sowohl die Würde der Fliehenden 

erhöht bzw. geachtet (bzw. erhalten), da sie weniger wie Tiere als vielmehr wie Menschen leben 

können, als auch die Würde der Helfenden, denn sie machen etwas für die Gemeinschaft, handeln in 

ihrem Sinne.  

In den vergangenen Jahren haben sich jedoch rechtsextreme Gruppierungen (bspw. durch Zuwachs) an 

Macht verschafft, die die Würde von Hinzukommenden abstufen, indem sie diese als minderwertig 

betrachten. So kommt selbst Ciceros Würdeverständnis an seine Grenzen. Es liegt folglich an der 

Gesellschaft zu zeigen, für Menschlichkeit und Menschenwürde einzustehen und auch fliehende 

Menschen als Menschen zu sehen.  



9 
 

Superkapitalismus 

Blicken wir abschließend auf den Superkapitalismus. Bevor ich Ciceros Würdeverständnis auf diesen 

anwende, erkläre ich ihn in groben Zügen, inspiriert durch die Netflix-Serie „Squid Game“.18 

Im Superkapitalismus ist der Mensch nur Mittel zum Zweck, nämlich Mittel in einer Firma, damit diese 

wächst. Die kapitalistische Gesellschaft kann dabei auch tödlich enden (aufgrund von Armut, aufgrund 

von Elend auf Straßen), auch wenn sie einfach scheint; nur eine geringe Zahl an Menschen schafft es, 

eine wirklich elitäre Firma aufzubauen und trotzdem bleibt die soziale Ungleichheit - aufgrund von 

Profit-Gier, egoistischem Einzelkämpfertum und Ausbeutung. Auf diesen Superkapitalismus kann man 

nun Ciceros Würdeverständnis anwenden. 

Einerseits haben die Ausbeutenden Würde, denn ihre Firma dient (vermeintlich) der Gesellschaft. 

Zugleich verhalten sie sich aber wie Tiere, indem sie sich von dem Verlangen, der Lust nach Geld 

steuern lassen – ein Argument, das - meiner Meinung nach – stärker wiegt. 

Die Ausgebeuteten oder Verlierenden werden wie Tiere als Mittel zum Zweck behandelt, werden auf 

ihre Leistung reduziert, sind in der Hierarchie der Firma wie auch in der Hierarchie der Würde im 

unteren Bereich, auch wenn sie ebenfalls durch ihre Arbeit irgendetwas für die Gesellschaft machen.  

Folgern kann man: Die Menschlichkeit fehlt bei den Ausbeutenden, die Menschenwürde bei den 

Ausgebeuteten. 

Darüber hinaus kann man hier nicht mit den Prinzipien, dass Würde von Geburt an vorhanden und 

auffächerbar ist, argumentieren, eben weil Ausbeutung, Egoismus, Einzelkämpfertum und Profit-Gier 

viel zu sehr überwiegen. 

Fazit 

Für diese beispielhaften Situationen, die selbstverständlich bei Weitem nicht die ganze Welt abdecken, 

sondern nur einen Bruchteil – aber meiner Meinung nach die aktuell brisantesten Themen – zeigen 

können, lässt sich folgendes Fazit ziehen: 

Im Gegensatz zu unserer Verfassung sieht man, wenn man sie auf die Welt anwendet, dass auch die 

negativen Seiten von Ciceros Würdeverständnis zutreffen, wenn diese denn überhaupt zutreffen.  

Es sollte folglich deutlich werden – was gleichzeitig auch schade ist -, dass selbst (ca.) 2000 Jahre nach 

Cicero noch immer keine Würde des Menschen auf der gesamten Welt – warum auch immer - geachtet 

wird; sie ist zwar größtenteils real, gerade in Deutschland, bleibt aber in den beschriebenen Situationen 

häufig ein Ideal. 

Denn auch wenn wir aus seiner Definition gelernt, sie verbessert und in viele Gesetzgebungen und 

Menschenrechte aufgenommen haben, fehlt ihre Absolutheit, Kontinuität und Allgemeingültigkeit. 

Wo gefragt wird, gibt es überhaupt noch Würde oder Menschlichkeit, existiert überhaupt noch das 

Gute im Menschen, so kann man dort nur wie in Squid Game appellieren: 

 
18 Anm.: In Squid Game wird dargestellt, dass hoch verschuldete Teilnehmende (reale) Kinderspiele spielen, 
wobei diejenigen, die gegen die Regeln verstoßen, „disqualifiziert“, in diesem Fall ermordet werden; nur 
einer der 456 Teilnehmenden schafft es, die Spiele und somit ein Preisgeld zu gewinnen. Das ist die Allegorie 
auf den Superkapitalismus bzw. die Parabel von diesem. Aus Zeitgründen wurde dieser kursiv gedruckte Teil 
nicht vorgetragen, soll hier aber der besseren Verstehbarkeit meiner Ausführungen dienen.  



10 
 

„Wir sind keine Pferde. Wir sind Menschen.“19 bzw. wie es die Holocaust - Überlebende und Weltkriegs 

- Zeitzeugin Margot Friedländer formuliert: „Seid Menschen!“20 

Maximas gratias vobis audientibus (legentibus) ago 

 

Quellenverzeichnis 

Literatur 

• „Der Gemeinschaft verpflichtet“, C.C. Buchner, ISBN: 978-3-661-53060-4; hrsg.: Michael Lobe; 

S. 4-9 

• „Ethik und Politik: Cicero, De officiis“, Vadenhoeck & Ruprecht Verlage, ISBN: 978-3-525-70006-

8; bearbeitet von Peter Kuhlmann; S. 9-13 

• „M. Tullius Cicero, De officiis; Lehrerkommentar“; Ernst Klett Verlag; ISBN: 978-3-12-635130-1; 

von Jürgen Kabiersch in Zusammenarbeit mit Karl-Heinz Ilting; S. 15 

• „M. Tullius Cicero, De Officiis; Text mit Wort- und Sacherläuterungen“; Ernst Klett 

Schulbuchverlag; ISBN: 978-3-12-635110-7; von Karl-Heinz Ilting und Jürgen Kabiersch; S. 4-17; 

S. 44f 

• „Cicero, De Officiis; Kommentar“; Verlag Aschendorff Münster; ISBN: 978-3-402-02042-4; von 

Ernst Bernert; S. 36 

• „Cicero, De Officiis; Kommentar“; C.C. Buchner, ISBN: 978-3-7661-5887-2; von Heinz 

Gunermann; S. 3-10; S. 38f 

• „Cicero, Vom rechten Handeln“; Artemis Verlag; ISBN: 978-3-7608-1652-5; hrsg. u. übers. von 

Karl Büchner; S. 90-93 

• „Geschichte der römischen Literatur I“; Francke Verlag Bern; ISBN: 978-3-317-01765-1; S. 414-

449 

• „Cicero“; Reclam Sachbuch; von Emanuele Narducci; ISBN: 978-3-15-018818-7; S. 9-311 

• Netflix Serie „Squid Game“ 

Internetquellen 

• https://www.demokratiewebstatt.at/angekommen-demokratie-und-sprache-

ueben/menschenwuerde-in-einer-demokratie 

• https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde 

• https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml  

• https://www.juraforum.de/lexikon/menschenwuerde  

• https://de.wikipedia.org/wiki/De_officiis 

• https://www.youtube.com/watch?v=a9NdVG7vFAM 

 
19 Zitat aus der Netflix - Serie „Squid Game“, Staffel 3, Episode 6 
20 Zitat aus https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-
Seid-Menschen  

https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde
https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde
https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde
https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml
https://www.juraforum.de/lexikon/menschenwuerde
https://de.wikipedia.org/wiki/De_officiis
https://www.youtube.com/watch?v=a9NdVG7vFAM
https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen
https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen


11 
 

• https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-

(19212025)-Seid-Menschen  

• https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html 

• https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020

_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2 

• https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-

kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit 

https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen
https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen
https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit

