Dignitas (Menschenwiirde) nach Cicero — heute Ideal oder real?

Vortrag von Niklas Schneider in der Endrunde des ,,Certamen Carolinum® 2025

Einleitung und Begriindung der Themenwahl

In der heutigen Zeit — unter anderem gekennzeichnet durch Angriffskriege, den Machtgewinn rechter
Gruppierungen und gleichzeitige grofle Migrationsbewegungen — stellt sich meines Erachtens immer
wieder eine Frage:

Gibt esin der heutigen Welt Giberhaupt noch Menschlichkeit bzw. kann die Menschenwiirde Giberhaupt
noch als unantastbar angesehen werden?

Wie die erfolgreichste® Netflix - Serie ,Squid Game“ den Superkapitalismus als Degradierung des
Menschen zum Zweck-Objekt darstellt? und dabei warnt und appelliert, dass der Mensch Mensch und
nicht Tier ist3, so geht auch Cicero in seinem philosophischen Werk ,,De officiis“ auf Menschenwiirde
und den mit ihr verbundenen Unterschied zwischen Mensch und Tier ein.

Daraus resultierend méchte ich in meinem Vortrag ,,Dignitas (Menschenwirde) nach Cicero — heute
Ideal oder real?” die Frage nach Menschlichkeit und vor allem Menschenwiirde, die Aspekte, die dieses
ausmachen, und das Diskussionsthema, ob man in der heutigen Welt (insbesondere in
Krisensituationen) Giberhaupt noch Menschenwiirde — wie Cicero sie (bereits) versteht — sieht, genauer
untersuchen.

,Inhaltsverzeichnis”

1. Dazu prasentiere ich zunichst die Ubersetzung der Priméartextstelle, ndmlich Ciceros ,De
officiis I, 105-107*

2. Diese Textstelle wird zunachst gegliedert und paraphrasiert; dabei wird eine kurze sprachlich-
stilistische Analyse vorgenommen und auf mindestens einen Textkommentar verwiesen.

3. AnschlieRend wird der Wirde-Begriff — wie Cicero ihn versteht — erlautert

4. und sein Wiirde-Begriff wird mit dem des Grundgesetzes und des Bundesverfassungsgerichtes
verglichen.

5. Zuletzt folgt dann die Uberpriifung, inwieweit Ciceros Wiirde-Begriff heute globale
Anwendbarkeit findet — vor allem eben in Krisensituationen.

Ich beginne also gleich mit der Ubersetzung der Primartextstelle:

' Stand: November 2025 (vgl. dazu: https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-
serien-aller-zeiten.html)
2vgl. z.B. https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-
sudkorea-netflix-serie-ungleichheit
3 vgl. Netflix - Serie ,,Squid Game*, Staffel 3, Episode 6

1



https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html
https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit

Ubersetzung , De officiis |, 105-107“4

Paragraf Lateinisch Deutsch

contemni et reici oportere, sin sit
quispiam, qui aliquid tribuat
voluptati, diligenter ei tenendum
esse eius fruendae modum. Itaque
victus  cultusque  corporis ad
valitudinem referatur et ad vires, non
ad voluptatem. Atque etiam, si
considerare volumus, quae sit in
natura excellentia et dignitas,
intellegemus, quam sit turpe diffluere
luxuria et delicate ac molliter vivere,
guamgque honestum parce,
continenter, severe, sobrie.

105 Sed pertinet ad omnem officii Aber es betrifft jede Untersuchung der Pflicht,
quaestionem semper in promptu immer vor Augen zu haben, wie sehr die Natur
habere, quantum natura hominis des Menschen dem Vieh und den Ubrigen Tieren
pecudibus reliquisque beluis vorausgeht; jene fihlen nichts aufler Lust und sie
antecedat; illae nihil sentiunt nisi werfen sich mit ganzer Kraft auf diese, der
voluptatem ad eamque feruntur Verstand des Menschen aber wachst durch
omni impetu, hominis autem mens Lernen und Denken, immer erforscht oder treibt
discendo alitur et cogitando, semper erirgendetwas und wird durch das Vergniigen zu
aliquid aut anquirit aut agit sehen und zu hoéren gefiihrt. Ja sogar, wenn
videndique et audiendi delectatione irgendjemand ein wenig zu Vergnligungen
ducitur. Quin etiam, si quis est paulo geneigt ist, wenn er nur nicht aus der Art der
ad voluptates propensior, modo ne sit  Tiere ist (einige sind namlich nicht Menschen der
ex pecudum genere (sunt enim Sache, sondern nur dem Namen nach), sondern
qguidam homines non re, sed nomine) wenn irgendjemand auf einer etwas héheren
sed si quis est paulo erectior, quamvis Stufe steht, auch wenn er sich von der Lust
voluptate capiatur, occultat et hinreiRen |asst, verheimlicht er es und
dissimulat  appetitum  voluptatis verschweigt das Verlangen nach Lust wegen
propter verecundiam. seines Schamgefiihls.

106 Ex quo intellegitur  corporis Daran ist erkennbar, dass die Lust des Korpers
voluptatem non satis esse dignam nicht genug der Uberlegenen Stellung des
hominis praestantia eamque Menschen wiirdig ist und dass es notig ist, diese

gering zu schatzen und zuriickzuweisen.> Wenn
es aber irgendeinen geben kdnnte, der der Lust
irgendetwas zuschreiben sollte, muss dieser auf
gewissenhafte Weise MaR an ihrem Genuss
halten. Deshalb sollen sich der Unterhalt und
Pflege des Korpers auf die Gesundheit und auf
die Krafte beziehen, nicht auf die Lust. Und auch,
wenn wir erwdgen wollen, welche erhabene
Stellung und Wirde in (unserer) Natur ist,
werden wir verstehen, wie schandlich es ist, in
Verschwendungssucht zu verkommen und auf
Uppige und verzartelte Weise zu leben und wie
ehrenhaft (es ist), (auf) sparsame, enthaltsame,
strenge (und) niichterne (Weise zu leben).

4 Text entnommen aus: ,,M. Tullius Cicero, De Officiis; Text mit Wort- und Sacherlauterungen®; Ernst Klett
Schulbuchverlag; ISBN: 978-3-12-635110-7; von Karl-Heinz Ilting und Jurgen Kabiersch; S. 44f;

sowie aus: https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml

5 Anm.: Der Punkt anstelle des Kommas wurde zur besseren Lesbarkeit / Verstehbarkeit im Deutschen
gesetzt; der Inhalt wird dadurch nicht verandert.



https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml

107 Intellegendum etiam est duabus
quasi nos a natura indutos esse
personis; quarum una communis est
ex eo, quod omnes participes sumus
rationis praestantiaeque eius, qua
antecellimus bestiis, a qua omne
honestum decorumque trahitur et ex
gua ratio inveniendi officii exquiritur,
altera autem quae proprie singulis est
tributa. Ut enim in corporibus
magnae dissimilitudines sunt, alios
videmus velocitate ad cursum, alios
viribus ad luctandum valere, itemque
in formis aliis dignitatem inesse, aliis
venustatem, sic in animis existunt
maiores etiam varietates.

Es muss auch verstanden werden, dass wir von
Natur aus gleichsam mit zwei Rollen ausgestattet
sind; deren eine (Rolle) ist gemeinsam auf Grund
der Tatsache, dass wir alle teilhaftig an der
Vernunft und ihrer Uberlegenen Stellung sind,
durch die wir die Tiere tGberragen, von der das
ganze Ehrenhafte und Anstidndige hergeleitet
wird und aus der die verniinftige Methode
entwickelt wird, das rechte Handeln zu finden,
die andere aber (ist diejenige), die den Einzelnen
individuell zugeteilt wird. Wie namlich in den
Korpern groRe Unterschiede sind —wir sehen die
einen mit Schnelligkeit beim Lauf, (wir sehen,
dass) die anderen mit ihren Kraften beim Ringen
stark sind, und ebenso (sehen wir, dass) sich in
den einen Gestalten Wiirde befindet, in den

anderen Schonheit-, so sind auch in den Geistern
ziemlich grof3e Unterschiede.

Nun geht es weiter mit der Gliederung und Paraphrase sowie der kurzen sprachlich-stilistischen Analyse
und dem Verweis auf mindestens einen Textkommentar:

Gliederung und Paraphrase mit kurzer sprachlich-stilistischer Analyse und dem Verweis auf
einen Textkommentar (Paragraf 105)

Die erste Kernaussage in Paragraf 105 ist, dass Tiere triebgesteuert sind, wahrend der Mensch
vernunftvoll handelt (vgl. Z. 1-6), oder wie es im Textkommentar von C.C. Buchner formuliert wird:

,Tiere empfinden nur voluptates, der Mensch dariiber hinaus geistiges Ergétzen [...]"".

Der Mensch ist zudem dem Tier Uberlegen, lasst sich aber manchmal durch Triebe leiten, die Cicero
Lust oder Vergniigen nennt; dies verheimlicht ein Mensch — vor allem Menschen héheren Intellekts
(vgl. Z. 6-10).

Hierbei betont die Personifikation ,,natura [...] antecedat“® und das Hendiadyoin ,pecudibus reliquisque

beluis” die Uberlegenheitsstellung des Menschen gegeniiber allen Tieren.

Das heifst: Ein Mensch kann sich manchmal maRvoll der Lust hingeben und ist dennoch den Tieren
Uberlegen; wenn er aber ausschlieRlich der Lust nachgeht, dann spricht Cicero ihm das Menschentum
ab® (vgl. Z. 6-10, Kernaussage zwei in diesen Zeilen).

5 Anm.: Die Zeilen-Angaben beziehen sich hierbei auf diese der Klett-Textausgabe: ,,M. Tullius Cicero, De
Officiis; Text mit Wort- und Sacherlauterungen®; Ernst Klett Schulbuchverlag; ISBN: 978-3-12-635110-7;
von Karl-Heinz Ilting und Jurgen Kabiersch; S. 44f
7 Aus: ,,Cicero, De Officiis; Kommentar®; C.C. Buchner, ISBN: 978-3-7661-5887-2; von Heinz Gunermann;
S. 3-10; S. 38f; im Folgenden zitiert als ,,C.C. Buchner-Kommentar*
8 Anm.: Bei lateinischen Zitaten wird nicht jedes Mal der Paragraf zitiert, weil durch die Uberschrift
zumindest hier deutlich ist, aus welchem Paragrafen das Zitat stammt.
9 vgl. zusétzlich ,M. Tullius Cicero, De officiis; Lehrerkommentar*; Ernst Klett Verlag; ISBN: 978-3-12-
635130-1; von Jurgen Kabiersch in Zusammenarbeit mit Karl-Heinz Ilting; S. 15; im Folgenden zitiert als
,Klett-Kommentar“

3



Dieser Abschnitt des Paragrafen ist stilistisch gekennzeichnet durch eine Parenthese ,(sunt enim
quidam homines non re, sed nomine)“ sowie durch die im ,Aschendorff-kommentar” gefundene
sprachlich stilistische Gestaltung: ,leichter Anakoluth, Wiederanknilipfung an das erste ,si quis est’,
wobei die vier um die Parenthese gruppierten Nebensitze inhaltlich einen Chiasmus bilden“’. Die
gefundene Gestaltung verstarkt die Ablehnung von Lust durch Cicero. Daher sprechen Jiirgen Kabiersch
und Karl-Heinz llting von einer ,prinzipiell lustfeindlichen Einstellung“*! Ciceros.

Gliederung und Paraphrase mit kurzer sprachlich-stilistischer Analyse und dem Verweis auf
einen Textkommentar (Paragraf 106)

Als Nachstes geht es weiter mit dem Paragrafen 106 und seiner ersten Kernaussage, die sich so im
Lehrerkommentar von Jiirgen Kabiersch und Karl-Heinz Ilting wiederfinden lasst: ,Sinnlichkeit ist der
Vorzugsstellung des Menschen nicht recht wirdig (non satis dignam, §106) und deshalb soll man sie
verachten und zuriickweisen.”** (vgl. Z. 1-2).

Weil Cicero ,,contemnere” verwendet, was sowohl ,verachten” als auch ,gering achten” heillen kann,
sagt er zugleich aus, dass ein Mensch sich nicht vollig vor der Lust verschlieRen kann.

Daher mahnt er stilistisch sowohl durch einen Potentialis und eine Alliteration ,,sin sit“ als auch durch
eine okkasionelle Wortstellung , diligenter modum* zur Vorsicht in Bezug auf die Lust (vgl. Z. 2-4)

Flr besser — als sich ein wenig der Lust hinzugeben — befindet Cicero hingegen Folgendes:

Ein Mensch muss aufgrund seiner Wiirde einsehen, dass sich sein Handeln auf das Wohl, die Salubritat
des Kérpers und eben nicht auf die Lust beziehen soll und dass eine maRige (,ehrenhafte” / ,sittlich
gute”) Lebensweise kostbarer als Lust ist (vgl. Z. 4-8).

Der letzte Abschnitt des Paragrafen 106 zeichnet sich stilistisch durch die Dichotomie zwischen dem
schandlichen (,turpe”) (gekennzeichnet u.a. durch Genusssucht) und dem sittlich guten, ehrenhaften
(,honestum”) (gekennzeichnet u.a. durch MaRigung) Lebensstil aus. Den ,honestum” - Lebensstil
wertet Cicero auf, den ,turpe” - Lebensstil wertet er ab, was durch die Antithese deutlich wird, denn
,honestum” ist positiv und ,,turpe” negativ konnotiert.

Daran wird sichtbar, dass Cicero sich auf der Seite des ,,honestum“ Lebensstils positioniert.

Gliederung und Paraphrase mit kurzer sprachlich-stilistischer Analyse und dem Verweis auf
einen Textkommentar (Paragraf 107)

“12

In Paragraf 107 wird die ,,Rollentheorie“** eingefiihrt, wobei Cicero hier zwei Rollen benennt.

Die erste Rolle ist die allgemeine Rolle eines jeden Menschen (vgl. Z. 2-4); sie wird in einem Asyndeton
mit einer Anhaufung von Relativpronomina veranschaulicht:

» Durch diese Rolle ist ein Mensch Teil der Vernunft und Uberlegenen Stellung (,,quod omnes
participes sumus rationis praestantiaeque eius”),

» die Rolle geht den wilden Tieren voraus (,,qua antecellimus bestiis“),

» aus ihr rihrt das Anstandige und Ehrenhafte (sittlich Gute) - was das Hendiadyoin ,honestum
decorumque” zeigt - (,a qua omne honestum decorumque trahitur®),

0 Aus: ,,Cicero, De Officiis; Kommentar“; Verlag Aschendorff Minster; ISBN: 978-3-402-02042-4; von
Ernst Bernert; S. 36; im Folgenden zitiert als ,,Aschendorff-Kommentar“

" Klett-Kommentar, S. 15

2 Aschendorff-Kommentar, S. 36



» und sie niitzt dazu, das pflichtgemaRe Handeln zu erreichen (,,ex qua ratio inveniendi officii
exquiritur”).

Die zweite ist die personale (individuelle) Rolle (vgl. Z. 4-5), die Cicero wie folgt skizziert:

Geistig wie korperlich finden sich zwischen den Menschen Unterschiede, auch in Bezug auf die Wiirde.
Jeder Mensch muss selbst fiir die ,GroRe” / den Wert seiner Wirde sorgen, die zudem verloren gehen
kann (vgl. Z. 5-8).

Die personale Rolle wird an die allgemeine Rolle durch ein korrespondierendes Glied (,,quarum unam
[...] alteram autem”) angeschlossen.

Zunéichst betont Cicero ihre Individualitat (Singularitdt / Einzigartigkeit) durch eine Inversion (,quae
proprie singulis est tributa”) und beginnt, diese Rolle zu beschreiben, indem er zunachst kérperliche
Unterschiede zwischen Menschen auffiihrt. Dies geschieht hier durch eine Parenthese und eine
Enumeratio des Indefinitpronomens alius (,alios videmus velocitate ad cursum, alios viribus ad
luctandum valere, itemque in formis aliis dignitatem inesse, aliis venustatem*).

Interessant bei dieser Aufzahlung ist das letzte Glied (in formis aliis dignitatem inesse, aliis venustatem).
Cicero stellt in diesem Schonheit und Wiirde auf eine positive Stufe. Sowohl fiir Schonheit als auch fir
Wiirde muss man aber auch etwas ,tun”, Menschen, die schon sind, haben nicht unbedingt Wiirde und
Menschen, die Wiirde haben, sind nicht zwingend schon.

Folglich kann man also festhalten: Wiirde kann verloren gehen, bspw. dann, wenn man nichts fir sie
tut”

Zuletzt dient der Vergleich (,ut [...] sic“) der Uberleitung von den kérperlichen Unterschieden zwischen
Menschen (zur Beschreibung der Rolle) zu den geistigen Unterschieden zwischen ihnen, die Cicero
(hier) aber nicht ndher erlautert.

Damit lassen sich zusammenfassend zur Rollentheorie wiederum Jirgen Kabiersch und Karl-Heinz llting
zitieren:

,Orientiert sich die allgemeine wieder am Gegensatz Mensch-Tier, so tragt die spezielle der Tatsache
Rechnung, da[ss] die Menschen eben verschieden sind (sic in animis existunt maiores etiam varietates,
§107). Beide Rollen sind ,naturgemaR’; die allgemeine bildet den Boden fiir die jeweils spezielle.*?

Der Wiirde-Begriff bei Cicero*

Kommen wir nun zu der Klarung des Wiirde-Begriffs bei Cicero. Die Einteilung in positiv und negativ

wurde von mir vorgenommen, wird aber im Verlauf des Vortrags anhand der Ausfihrungen des
Grundgesetzes und Bundesverfassungsgerichtes fundiert.

Aus heutiger Sicht positiv an Ciceros Wiirde-Begriff ist, dass Wiirde der zentrale Unterschied zwischen
Mensch und Tier ist (vgl. §105, §106), denn der Mensch ist nicht (nur) von der Lust gesteuert. Wirde
scheint bei Cicero auch natdirlich, von der Geburt an mitgeliefert und zumindest bei der Geburt allen
(freien) Menschen gleich, was an der allgemeinen Rolle erkennbar ist (,quarum unam [personam]
communis est [...], §107).

Wiirde |asst sich bei Cicero zudem auffachern, sie ist vielschichtig, besteht aus mehreren Bestandteilen,
die Wirde bestimmen und definieren. Dazu zéhlt beispielsweise , discendo [...] et cogitando” (§105),

3 Klett-Kommentar, S. 16
" vgl. dazu: https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde (Stand: November 2025)
5



https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde

yvictus cultusque corporis” (§106), der , honestum® — Lebensstil (§106,107), die beiden Rollen (eine
allgemeine, eine personale) sowie die ,ratio” (§107).

Aus heutiger Sicht negativ ist, dass Wiirde verdient werden muss, bspw. durch Taten fir die
Gemeinschaft (,,et ex qua ratio inveniendi officii exquiritur®, §107). Cicero fiihrt in diesem Zitat aus, dass
man aus der allgemeinen Rolle die Art und Weise finden muss, dass rechte Handeln, das officium, zu
erreichen. Daraus folgt, dass die GroRe der Wiirde von der Gesellschaft, der Gemeinschaft beurteilt
werden muss, und zwar dadurch, wie sehr das Individuum dieser nitzt; Cicero wiirde hier als Nutzen
bspw. ein hohes politisches Amt nennen, wobei der Amtstrager nach den Bestimmungen der ,libera
res publica” regieren soll.

Weiterhin negativ ist, dass Wirde abstufbar ist, da sie zum Beispiel vom Lebensstil abhdngt: ,excellentia
et dignitas” (§106) => intellegemus: turpe => luxuria, delicate, molliter (,kleine” Wirde); honestum =>
parce, continenter, severe, sobrie (,,groRe” Wiirde).

Im Textzusammenhang bedeutet dieses Zitat mit Erlduterungen:

Alle Menschen sollen aufgrund ihrer Erhabenheit und Wiirde einsehen, dass der schandliche Lebensstil
—gekennzeichnet durch Verschwendungssucht, eine verzartelte und verweichlichte Lebensweise — eine
,kleine” Wiirde bedeutet, wogegen der ehrenhafte Lebensstil — gekennzeichnet durch eine sparsame,
enthaltsame, strenge und niichterne Lebensweise — eine groRe Wiirde bedeutet.

Aus dem vorletzten Punkt zur Wiirde-Definition bei Cicero folgt der letzte — namlich, dass Wiirde auch
verauRerlich ist, da sie verloren gehen kann, wenn man nicht sittlich gut (,honestum®, §107) oder
anstindig (,decorum...]“, §107) handelt.”> Zum Beweis dieser Ausfilhrung betrachtet man
insbesondere folgende Textstellen:

1) Menschen, die ausschlieBlich der Lust nachgehen, sind Menschen nicht der Sache, sondern nur
dem Namen nach (,,sunt enim quidam homines non re, sed nomine*, §105).

2) AuBerdem kann an die Paraphrase von Paragraf 107 und die Gegeniiberstellung in diesem
erinnert werden, dass Wiirde und Schonheit beide positive Eigenschaften sind, die jedoch
verloren gehen kénnen, wenn man beispielsweise nichts fir sie ,,tut” (,,itemque in formis aliis
dignitatem inesse, aliis venustatem®, §107).

Vergleich des Wirdeverstindnisses von Cicero mit dem des Grundgesetzes und

Bundesverfassungsgerichtes

Nachdem wir uns nun Ciceros Wiirde-Definition angeschaut haben, vergleichen wir diese im Folgenden
mit den Ausfiihrungen des Grundgesetzes und des Bundesverfassungsgerichtes zum Wiirdebegriff.

Hierflir schauen wir uns zu Beginn Artikel 1 Absatz 1 aus dem Grundgesetz an:

,Die Wirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schitzen ist Verpflichtung aller
staatlichen Gewalt.”

Auch Cicero erkennt, dass Wirde bei jedem Menschen von Geburt an vorhanden und zumindest bei
der Geburt jedem Menschen gleich ist — was der erste Artikel impliziert. Zentraler Unterschied ist aber,

S Innerhalb dieser Klarung des ,Wiirde-Begriffs“ bei Cicero sei auch noch erwahnt, dass dignitas mehrere
Ubersetzungsmaéglichkeiten hat. Es soll immer bewusst sein, dass dignitas mit (Menschen-)Wiirde, aber
auch mit ,politisches Amt*, ,Rang” oder ,gesellschaftliche Stellung® ubersetzbar ist. Im Kontext dieser
Arbeit wird aber besonders auf die Ubersetzung mit ,,(Menschen-)Wiirde“ eingegangen — dabei darf die
Wandlung des Begriffs ,,(Menschen-)Wurde“ in circa 2000 Jahren nicht unbeachtet bleiben.

6



dass Wiirde bei Cicero nach der Geburt antastbar, verletzbar und abstufbar ist und sogar verloren
gehen kann. Auch schiitzt die Gewalt der res publica (heute: die staatliche Gewalt) nicht die Wiirde des
Einzelnen und Wiirde wird nicht mehr durch den Unterschied zwischen Mensch und Tier definiert.

Im Rahmen eines Prozesses fiihrte das Bundesverfassungsgericht 1992 Folgendes zum Wirde-Begriff
aus:

,Mit ihm [dem Begriff der Menschenwiirde] ist der soziale Wert- und Achtungsanspruch des Menschen
verbunden, der es verbietet, den Menschen zum blofien Objekt des Staates zu machen oder ihn einer
Behandlung auszusetzen, die seine Subjektqualitét prinzipiell in Frage stellt. Menschenwiirde in diesem
Sinne ist nicht nur die individuelle Wiirde der jeweiligen Person, sondern die Wiirde des Menschen als
Gattungswesen. Jeder besitzt sie, ohne Riicksicht auf seine Eigenschaften, seine Leistungen und seinen
sozialen Status. Sie ist auch dem eigen, der aufgrund seines kérperlichen oder geistigen Zustands nicht
sinnhaft handeln kann. Selbst durch ,unwiirdiges’ Verhalten geht sie nicht verloren. Sie kann keinem
Menschen genommen werden. Verletzbar ist aber der Achtungsanspruch, der sich aus ihr ergibt.”*®

Anhand dieser Ausfiihrungen des Bundesverfassungsgerichtes kann man bereits den ersten
Vergleichsaspekt festmachen:

Sowohl Cicero als auch das Bundesverfassungsgericht fachern den Wiirde-Begriff auf, zeigen, dass er
vielschichtig ist. Allerdings werden heutzutage andere Begriffe verwendet wie bei Cicero — so kam zum
Beispiel kein einziges Mal Vernunft, maRige Lebensweise oder Ahnliches als Definition von Wiirde bzw.
als Voraussetzung fiir Wiirde beim Bundesverfassungsgericht vor.

Dass es zudem nicht nur ,die individuelle Wiirde der jeweiligen Person, sondern die Wirde des
Menschen als Gattungswesen“!® gibt, erkennt auch Cicero mit der Rollentheorie — bestehend aus der
allgemeinen und der personalen Rolle.

Das Bundesverfassungsgericht spricht — in Ciceros Terminologie formuliert — beiden ,Rollen” eine
Wiirde zu, und zwar sogleich die hochste Wiirde — unabhangig von , Eigenschaften, [...] Leistungen und
[dem] sozialen Status.“1®

Cicero dagegen argumentiert, dass die allgemeine Rolle (bis auf wenige Ausnahmen) eine
grundlegende Wiirde innehat — bereits wegen des Unterschieds zwischen Mensch und Tier -, dass sich
aber erst durch die personale Rolle die Grofle der Wiirde bestimmt, die — in heutiger Terminologie
gesprochen - abhangig von ,Eigenschaften, [...] Leistungen und [dem] sozialen Status” ¢ ist; dies ist ein
zentraler Unterschied zur Auffassung des Bundesverfassungsgerichtes.

Die Verletzbarkeit und das Verlorengehen von Wirde bei unwirdigem Verhalten verneint das
Bundesverfassungsgericht.’® Cicero erklart im Gegensatz dazu, dass Wiirde verletzbar (abstufbar,
antastbar) ist und verloren gehen kann — wie oben dargestellt wurde.

Ein letzter Aspekt / Vergleichspunkt, den Cicero so nicht direkt ausfiihrt — ist die Formulierung des
Bundesverfassungsgerichtes, dass duflere Faktoren den Achtungsanspruch auf Wiirde verletzen
kénnen.'” Das heiRt zum Beispiel, dass Menschen, die Diskriminierung ausgesetzt sind, nicht ihren
vollen Achtungsanspruch auf Wiirde erhalten. Bei Cicero sind kontrastierend dazu Abstufungen nur von
einem selbst abhdngig, wenn man beispielsweise nichts flr seine Wirde ,tut” — hier sei auch noch
einmal an die Gegenuberstellung von Wirde und Schonheit in dem Paragrafen 107 erinnert.

6 Aus:https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr
069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2, S. 15
7Aus:https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr
069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2, S. 15

7


https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2

Restimierend zu diesem Vergleich lasst sich somit festhalten, dass die aus heutiger Sicht positiven
Wiirde-Definitionen Ciceros (Wirde ist aufficherbar, von Geburt an vorhanden und zumindest bei der
Geburt jedem Menschen gleich) groBtenteils in der Verfassung wiederzufinden sind, die negativen
(Wirde muss verdient werden, ist abstufbar, verletzbar, anstastbar und kann letztlich sogar verloren
gehen) nicht.

Anwendbarkeit von Ciceros Wirde-Verstandnis auf die gesamte Welt — vor allem in

Krisensituationen

Kommen wird als Letztes zu der Anwendbarkeit von Ciceros Wirde-Verstandnis auf die gesamte Welt
—vor allem auf / in Krisensituationen, beginnend in Kriegsgebieten.

Kriegssituationen

Wiirde — nach Cicero — kann in Kriegsgebieten verloren gehen und schon vorher abgestuft bzw. verletzt
werden, da es dhnlich wie in Rduber-Beute-Beziehungen in der Tierwelt um das bloRe Uberleben geht.
Ein Verdienst bzw. ein Erhalt von Wirde ist hier schwierig, auch wenn sie vielleicht von Geburt an
mitgeliefert und auffacherbar ist; daher sollte die Motivation fiir ein Ende von Kriegen bereits auf
Grundlage dieser Wirde-Definition an oberster Stelle stehen.

Nach Cicero kénnte man aber auf der anderen Seite argumentieren, dass eine gewisse Menschlichkeit
und Menschenwiirde auch in Kriegsgebieten erhalten bleibt, bspw. durch Hilfsorganisationen, durch
ehrenamtliches Engagement (da durch diese ja etwas fiir die Gemeinschaft gemacht wird, was nach
Cicero ein Kriterium fur einen Wiirde-Verdienst /- Erhalt ist).

Seiner Ansicht nach kdnnte man sogar so weit gehen, dass man das Kampfen im Krieg als einen Kampf
fir die Gemeinschaft und somit als einen Verdienst fiir die diese sehen kann; damit ist dieser Kampf
als Moglichkeit zum Erlangen von Wiirde deutbar. Wichtig ist aber, dass insbesondere dieser Aspekt
und der vorherige der heutigen Auffassung von Wiirde beispielsweise des Bundesverfassungsgerichtes
diametral entgegenstehen und zu verneinen sind!

Migration

Aus dem Punkt der Kriege folgen Migrationsbewegungen. An diese kann man mit Ciceros Rollentheorie
andocken. Wie festgestellt, hat die allgemeine Rolle (bis auf wenige Ausnahmen) eine grundlegende
Wiirde inne, durch die personale bestimmt sich aber erst die GroRe der Wiirde; diese Rolle ist hier von
der ethnischen Zugehorigkeit fliehender Menschen gekennzeichnet.

Wenn Lander Hinzukommende aufnehmen, dann akzeptieren sie deren ethnische Zugehérigkeit, deren
personale Rolle und achten zeitgleich deren Wirde. Damit wird sowohl die Wiirde der Fliehenden
erhoht bzw. geachtet (bzw. erhalten), da sie weniger wie Tiere als vielmehr wie Menschen leben
kénnen, als auch die Wirde der Helfenden, denn sie machen etwas fur die Gemeinschaft, handeln in
ihrem Sinne.

In den vergangenen Jahren haben sich jedoch rechtsextreme Gruppierungen (bspw. durch Zuwachs) an
Macht verschafft, die die Wirde von Hinzukommenden abstufen, indem sie diese als minderwertig
betrachten. So kommt selbst Ciceros Wirdeverstandnis an seine Grenzen. Es liegt folglich an der
Gesellschaft zu zeigen, fir Menschlichkeit und Menschenwiirde einzustehen und auch fliehende
Menschen als Menschen zu sehen.



Superkapitalismus

Blicken wir abschlieend auf den Superkapitalismus. Bevor ich Ciceros Wiirdeverstandnis auf diesen

anwende, erkldre ich ihn in groben Ziigen, inspiriert durch die Netflix-Serie ,,Squid Game*“.*®

Im Superkapitalismus ist der Mensch nur Mittel zum Zweck, namlich Mittel in einer Firma, damit diese
wachst. Die kapitalistische Gesellschaft kann dabei auch tédlich enden (aufgrund von Armut, aufgrund
von Elend auf StraRen), auch wenn sie einfach scheint; nur eine geringe Zahl an Menschen schafft es,
eine wirklich elitdare Firma aufzubauen und trotzdem bleibt die soziale Ungleichheit - aufgrund von
Profit-Gier, egoistischem Einzelkdmpfertum und Ausbeutung. Auf diesen Superkapitalismus kann man
nun Ciceros Wiirdeverstandnis anwenden.

Einerseits haben die Ausbeutenden Wiirde, denn ihre Firma dient (vermeintlich) der Gesellschaft.
Zugleich verhalten sie sich aber wie Tiere, indem sie sich von dem Verlangen, der Lust nach Geld
steuern lassen — ein Argument, das - meiner Meinung nach — starker wiegt.

Die Ausgebeuteten oder Verlierenden werden wie Tiere als Mittel zum Zweck behandelt, werden auf
ihre Leistung reduziert, sind in der Hierarchie der Firma wie auch in der Hierarchie der Wiirde im
unteren Bereich, auch wenn sie ebenfalls durch ihre Arbeit irgendetwas fir die Gesellschaft machen.

Folgern kann man: Die Menschlichkeit fehlt bei den Ausbeutenden, die Menschenwiirde bei den
Ausgebeuteten.

Darliber hinaus kann man hier nicht mit den Prinzipien, dass Wiirde von Geburt an vorhanden und
auffacherbar ist, argumentieren, eben weil Ausbeutung, Egoismus, Einzelkimpfertum und Profit-Gier
viel zu sehr liberwiegen.

Fazit

Fir diese beispielhaften Situationen, die selbstverstandlich bei Weitem nicht die ganze Welt abdecken,
sondern nur einen Bruchteil — aber meiner Meinung nach die aktuell brisantesten Themen — zeigen
kdnnen, lasst sich folgendes Fazit ziehen:

Im Gegensatz zu unserer Verfassung sieht man, wenn man sie auf die Welt anwendet, dass auch die
negativen Seiten von Ciceros Wirdeverstandnis zutreffen, wenn diese denn tGberhaupt zutreffen.

Es sollte folglich deutlich werden — was gleichzeitig auch schade ist -, dass selbst (ca.) 2000 Jahre nach
Cicero noch immer keine Wiirde des Menschen auf der gesamten Welt —warum auch immer - geachtet
wird; sie ist zwar grofStenteils real, gerade in Deutschland, bleibt aber in den beschriebenen Situationen
haufig ein Ideal.

Denn auch wenn wir aus seiner Definition gelernt, sie verbessert und in viele Gesetzgebungen und
Menschenrechte aufgenommen haben, fehlt ihre Absolutheit, Kontinuitat und Allgemeingiltigkeit.

Wo gefragt wird, gibt es liberhaupt noch Wiirde oder Menschlichkeit, existiert (iberhaupt noch das
Gute im Menschen, so kann man dort nur wie in Squid Game appellieren:

8 Anm.: In Squid Game wird dargestellt, dass hoch verschuldete Teilnehmende (reale) Kinderspiele spielen,
wobei diejenigen, die gegen die Regeln verstoBen, ,disqualifiziert’, in diesem Fall ermordet werden; nur
einer der 456 Teilnehmenden schafftes, die Spiele und somit ein Preisgeld zu gewinnen. Das ist die Allegorie
aufden Superkapitalismus bzw. die Parabelvon diesem. Aus Zeitgriinden wurde dieser kursiv gedruckte Teil
nicht vorgetragen, soll hier aber der besseren Verstehbarkeit meiner Ausfihrungen dienen.

9



,Wir sind keine Pferde. Wir sind Menschen.“*® bzw. wie es die Holocaust - Uberlebende und Weltkriegs
- Zeitzeugin Margot Friedlinder formuliert: ,Seid Menschen!“%°

Maximas gratias vobis audientibus (legentibus) ago

Quellenverzeichnis

Literatur

,Der Gemeinschaft verpflichtet”, C.C. Buchner, ISBN: 978-3-661-53060-4; hrsg.: Michael Lobe;
S.4-9

,Ethik und Politik: Cicero, De officiis“, Vadenhoeck & Ruprecht Verlage, ISBN: 978-3-525-70006-
8; bearbeitet von Peter Kuhlmann; S. 9-13

,M. Tullius Cicero, De officiis; Lehrerkommentar®; Ernst Klett Verlag; ISBN: 978-3-12-635130-1;
von Jirgen Kabiersch in Zusammenarbeit mit Karl-Heinz llting; S. 15

,M. Tullius Cicero, De Officiis; Text mit Wort- und Sacherlduterungen”; Ernst Klett
Schulbuchverlag; ISBN: 978-3-12-635110-7; von Karl-Heinz llting und Jirgen Kabiersch; S. 4-17;
S. 44f

,,Cicero, De Officiis; Kommentar”; Verlag Aschendorff Miinster; ISBN: 978-3-402-02042-4; von
Ernst Bernert; S. 36

,Cicero, De Officiis; Kommentar”; C.C. Buchner, ISBN: 978-3-7661-5887-2; von Heinz
Gunermann; S. 3-10; S. 38f

,Cicero, Vom rechten Handeln”; Artemis Verlag; ISBN: 978-3-7608-1652-5; hrsg. u. Ubers. von
Karl Bichner; S. 90-93

,Geschichte der romischen Literatur I“; Francke Verlag Bern; ISBN: 978-3-317-01765-1; S. 414-
449

,Cicero”; Reclam Sachbuch; von Emanuele Narducci; ISBN: 978-3-15-018818-7; S. 9-311

Netflix Serie ,Squid Game”

Internetquellen

https://www.demokratiewebstatt.at/angekommen-demokratie-und-sprache-
ueben/menschenwuerde-in-einer-demokratie

https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde

https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml

https://www.juraforum.de/lexikon/menschenwuerde

https://de.wikipedia.org/wiki/De officiis

https://www.youtube.com/watch?v=a9NdVG7vFAM

19 Zitat aus der Netflix - Serie ,,Squid Game*, Staffel 3, Episode 6
20 Zjtat aus https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-
Seid-Menschen

10


https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde
https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde
https://de.wikipedia.org/wiki/Menschenw%C3%BCrde
https://www.thelatinlibrary.com/cicero/off1.shtml
https://www.juraforum.de/lexikon/menschenwuerde
https://de.wikipedia.org/wiki/De_officiis
https://www.youtube.com/watch?v=a9NdVG7vFAM
https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen
https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen

https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-
(19212025)-Seid-Menschen

https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html

https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020
1bvr069889.pdf? blob=publicationFile&v=2

https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-
kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit

11


https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen
https://www.mauthausen-memorial.org/de/Aktuell/Nachruf-Margot-Friedlaender-(19212025)-Seid-Menschen
https://www.netzwelt.de/netflix/netflix-top-10-erfolgreichste-filme-serien-aller-zeiten.html
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Downloads/DE/1992/10/rs19921020_1bvr069889.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit
https://jacobin.de/artikel/squid-game-allegorie-kapitalismus-holle-parasite-bong-joon-ho-kino-sudkorea-netflix-serie-ungleichheit

